PRIERE D'ASPIRATION POUR RENAITRE DANS LA
TERRE IMMACULEE DE GRANDE FELICITE

Composée par [’érudit et accompli Raga Asya (Karma Chakmé)

O] SRNTF RS R R 3 A F g |

Ceci est le trésor du ceeur de la pratique de Chakmé.

Bien que ma main soit malade, j’ai pris la peine de le coucher par écrit

En songeant qu’il pourrait étre utile a certaines personnes.

A qui n’en posséde pas d’exemplaire mais souhaiterait en copier un, prétez le
votre.

1l n’y a pas de plus grand bienfait que celui-ci.

1l n’y a point d’instructions plus profondes que celles-ci.

C’est la racine méme de mon Dharma.

Ne le négligez pas mais utilisez-le sérieusement !

Comme il s agit ici du style des sitras,

La récitation est possible sans avoir regu de transmission par la lecture.

Merveille !

Dans la direction du couchant,

Au-dela d’une multitude d’incalculables systémes cosmiques,
Légerement au-dessus du notre, se trouve un lieu sublime,

La Terre parfaitement pure de la félicité.

Méme si mes yeux de chair ne peuvent la percevoir,

Elle est clairement visible dans la dimension de clarté de mon esprit.

La, [réside] le victorieux Bhagavan' Amitabha,

Au teint rubis et a la splendeur éclatante.

Il est orné de la protubérance cranienne, de la roue dessinée sur les pieds, et ainsi
de suite,

Soit les trente-deux marques majeures et les quatre-vingts marques mineures.

Il a un visage et ses deux mains, dans le geste de 1’équilibre méditatif, tiennent
un bol a aumone.

! Ce terme sanskrit dont la traduction littérale est « Fortuné » et qui a été rendu en frangais par des
épitheétes tels que celui d’« Honoré du Monde » a été traduit en tibétain par le mot tchomdendé [bcom
Idan ‘das] qui indique 1’idée d’avoir subjugué (tchom) les obscurcissements mentaux, de posséder (den)
les qualités de 1’éveil et de se situer au-dela (d¢) de la souffrance.



12 | Priere pour renaitre a Sukhavatr

Vétu des trois habits religieux, il est assis jambes croisées
Sur un siége de lune posé sur un lotus a mille pétales,
Adoss¢ a I’arbre de la bodhi.

De loin, il m’observe avec les yeux de la compassion.

A sa droite se tient le bodhisattva Avalokite$vara

Au teint blanc, tenant un lotus blanc dans sa main gauche.

A sa gauche se tient le bodhisattva Mahasthamaprapta

Au teint bleu, tenant un lotus marqué d’un vajra dans sa main gauche.
Tous deux me montrent de leur main droite le geste du don de protection.

Semblable a la montagne axiale, le trio principal

Siége de maniére clairement visible, distincte et rayonnante avec son entourage

De cent mille crores' de moines bodhisattvas.

Tous également ont une teinte or et sont ornés des marques majeures et mineures
de noblesse.

Tout de jaune vétus, ils portent les trois habits monastiques.

Comme la distance n’importe pas lorsque la dévotion est présente,

Par les trois portes, je leur rends un hommage respectueux.

De la main droite d’ Amitabha, Corps absolu et maitre des Familles,

Un rayon de lumiere manifeste Avalokitesvara,

Lequel manifeste lui-méme des milliers de millions d’émanations du seigneur
Avalokite$vara.

De sa main gauche un rayon de lumiére manifeste Tara,

Laquelle diffuse des milliers de millions d’émanations de Tara.

De son coeur, un rayon de lumiére manifeste Padmasambhava,

Lequel manifeste lui-méme des milliers de millions d’émanations du seigneur
d’Oddiyana.

Amitabha, Corps absolu, je vous rends hommage.

Avec vos yeux de bouddha, lors des six veilles du jour et de la nuit,
Vous contemplez avec affection 1’ensemble des étres animés.
Votre esprit connait constamment le mouvement des pensées

Dans le mental de tous les étres animés.

Distinctement et sans jamais les confondre,

Vous entendez continiiment les mots qu’ils prononcent.
Omniscient Amitabha, je vous rends hommage.

Si I’on excepte ceux qui ont abandonné le Dharma ou commis un crime a
rétribution immédiate,

11 est dit que tous ceux qui vous invoquent avec foi

Verront se réaliser leur souhait de renaitre a Sukhavati

Et qu’ils seront conduits dans cette Terre pure en entrant dans 1’état intermédiaire.

O guide Amitabha, je vous rends hommage.

! Skt. koti. Unité traditionnelle de numérotation équivalente a dix millions (soit 107).



Priere pour renaitre a Sukhavatr | 13

Votre vie s’étendant a d’innombrables éres cosmiques,

Vous n’€tes pas passé en nirvana mais restez toujours présent aujourd’hui.
11 est dit que si I’on vous invoque avec respect et pleine concentration,
Mise a part la pleine maturation du karma

Qui met fin a la vie, on pourra vivre cent ans

Et toutes les causes de mort avant I’heure seront contrées.

O protecteur Amitayus, je vous rends hommage.

Au lieu de donner par générosité 1’immensité des innombrables mondes du
trichiliocosme,

Remplis de maticres précieuses, il est dit que

Joindre les mains en entendant parler

D’ Amitabha et de Sukhavati

Représente un bien plus grand mérite.

C’est pourquoi, Amitabha, je vous rends respectueusement hommage.

Quiconque ayant entendu le nom d’ Amitabha,

Sans nulle hypocrisie mais du plus profond du cceur,

Fait naitre en lui la foi, ne serait-ce qu’en une seule occasion,
Ne rétrogradera pas de la voie de 1’éveil.

O protecteur Amitabha, je vous rends hommage.

Aprés avoir entendu le nom du bouddha Amitabha

Et jusqu’a ce que le cceur de I’éveil soit atteint,

On ne connaitra plus de naissance féminine, on naitra dans une noble famille

Et, dans toutes les vies futures, la discipline intérieure deviendra parfaitement pure.
Bienheureux Amitabha, je vous rends hommage.

Mon corps, mes possessions ainsi que mes racines de bien,

Toutes choses matérielles qui puissent servir d’offrande

Et toutes celles congues par 1’esprit, les articles et emblémes auspicieux, les sept
substances précieuses,

Ce qui existe depuis toujours, les milliers de millions de mondes du trichiliocosme

Et leurs quatre continents, leur montagne axiale, leur soleil et leur lune,

Toutes les richesses des dieux, des nagas et des hommes :

Je m’en empare mentalement pour vous les offrir, Amitabha.

Acceptez-les par compassion pour moi !

Les actes négatifs que moi-méme et tous les transmigrants', & commencer par
mes parents,

Avons commis depuis des temps sans commencement et jusqu’a aujourd’hui, a
Savoir :

Oter la vie, voler et avoir une conduite [sexuelle] impure :
Je dévoile et confesse ces trois non-vertus du corps.

! Skt. gati. Les étres animés transmigrant sans contrdle au sein du samsara, d’un état 4 un autre, d’une
existence a une autre.



14 | Priere pour renaitre a Sukhavatr

Mensonges, paroles de discorde, mots blessants et bavardages :
Je dévoile et confesse ces quatre non-vertus de la parole.

Convoitise, malveillance et croyances fallacieuses :
Je dévoile et confesse ces trois non-vertus de 1’esprit.

Tuer son pére, sa mére, un précepteur ou un arhat,
Vouloir s’en prendre physiquement aux Victorieux :
Je dévoile et confesse ces cinq crimes a rétribution immédiate.

Tuer un moine pleinement ordonné ou novice, faire perdre ses veeux a une
moniale,

Détruire des statues, des stiipas', des temples, et ainsi de suite :

Je dévoile et confesse ces méfaits apparentés aux crimes a rétribution
immédiate.

S’engager en prenant pour témoins les Trois Joyaux, les temples, les écritures
sacrées, les trois supportsz, et ainsi de suite

Pour parjurer ensuite :

Je dévoile et confesse I’abandon de la Doctrine et le karma négatif accumulé a
travers de tels agissements.

Un crime plus grave encore que tuer les étres animés des trois mondes

Est celui de diffamer des bodhisattvas :

Je dévoile et confesse les graves méfaits accumulés sans raison.

Les bienfaits et qualités des actes positifs ainsi que les tares des actes négatifs,

La durée de vie dans les enfers et les tortures qu’on y subit :

En entendre parler mais penser qu’il s’agit de spéculations infondées

Forme un karma plus négatif encore que les cinq crimes a rétribution
immédiate.

Je dévoile et confesse cette accumulation de mauvais karma qui coupe toute
délivrance.

Les quatre graves transgressions’, les treize fautes résiduelles’,

! Monument reliquaire.

2 Les représentations du Corps, du Verbe et de ’Esprit du Bouddha, soit respectivement les statues, les
écritures sacrées et les stiipas.

3 Les quatre graves transgressions aux veeux monastiques entrainent I’expulsion de la communauté
religieuse car elles détruisent totalement les veeux monastiques. Elles se détaillent comme suit : 1/ avoir
des relations sexuelles, 2/ voler, 3/ tuer, 4/ mentir sur ses accomplissements spirituels.

4 Les treize fautes résiduelles sont des infractions au code monastique suffisamment sérieuses pour
entrainer une réunion de la communauté religieuse. Avant réparation, celui qui la commet est rétrogradé
et se voit relégué au dernier rang, ne bénéficiant que de la nourriture laissée par les autres. Ces infractions
aux regles monastiques sont appelées ainsi car la commission de I'une de ces fautes ne laisse plus qu’un
résidu de veeux.



